Los ritos supererogatorios pueden considerarse asi como una exten-
sidbn o una intensificacién de los ritos obligatorios, pues, por ejem-
plo, todos los actos de abstencién y renuncia tienen cierta relacion
con el pilar del ayuno ritual. La renuncia puede verse como una
continuacién de la fase anterior de la abstinencia. Si bien aquella
se centraba en aguantar el embate de los impulsos negativos e inhi-
bir su expresion, esta fase de renuncia implica el uso de la voluntad
para realizar las practicas propias del método sufi relacionadas con
la mortificacion del nafs. El principio de la mortificacién es que el
nafs se deshabittie de las cosas a las que estd acostumbrado, que se
la anime a resistir sus pasiones, se someta su orgullo y se le hagan
pasar sufrimientos y tribulaciones para que reconozca la vileza de su
naturaleza original y la impureza de sus actos''®. Sin embargo, estos
ritos no son un fin en si mismo sino tan sélo medios, ya que no hay
que olvidar que los misticos sufies no son simples ascetas sino que su
motor es el amor, que es la fuerza que separa el verdadero misticismo
del simple ascetismo.

La fase de la renuncia consiste asi en renunciar a posibilidades de
accién que son licitas seg(in la Ley pero cuya renuncia constituye un
eficiente medio para el trabajo interior. Esta etapa se centra sobre todo
en los ejercicios (Riyada) ascéticos, que son basicamente el hambre, el
suefio y el silencio. Estos tres elementos que caracterizan la conducta
sufi estin expresados en la antigua sentencia gillat al-ta‘am, qillat al-
manam wa-qillat al-kalam, «poco alimento, poco suefio, pocas palabras».
Y los primeros ascetas fueron descritos a menudo como qa’im al-layl
wa-sa’im al-dabr, «pasando sus noches en oracién, en postura erguida y
manteniendo durante el dia un ayuno perpetuo»'”.

Para los sufies estas son las practicas mas eficientes para domefiar
el nafs. Pero el ayuno, entendido como prolongacién voluntaria del
ayuno del Ramadén, es quizas el elemento mas importante. Véanse a

continuacién las opiniones de distintos autores sufies al respecto:

De los primeros sufies, dice Schimmel que el primer mistico en hablar

de «la alquimia del hambre» fue éaqiq al-Balji, de la escuela ascética

La prMENSION TERAPEUTICA DE LA MUSICA EN EL SUFISMO

143



144

Capitulo 111

de Jorasan, segtn el cual cuarenta dias de hambre constante podian
transformar la oscuridad del corazén en luz’. Y al-Hujwiri llega a
decir que “el ayuno es realmente abstinencia, y eso contiene todo el
método del sufismo”"?. Sin embargo, segiin al-Sarray, la posibilidad
de ayunar no esta al alcance de cualquiera sino que es una gracia de
Dios, pues “el hambre es el alimento de Dios, mediante el cual da la

vida al cuerpo de los hombres rectos”'.

Para Raimi el ayuno tiene maltiples propiedades benéficas y se refiere
a él en muchos pasajes de su obra. El hambre, dice, previene y pro-
tege de otras enfermedades y por ello es la mejor de las medicinas:
“De estar ausente el hambre, a consecuencia de indigestion cien otras
aflicciones levantarfan en ti la cabeza [...]. La afliccién del hambre es
mas pura que (otras) aflicciones, en el hambre en particular hay cien
ventajas y excelencias. El hambre es por cierto el rey de las medicinas:
escucha, mete hambre en tu alma, no la mires con tal desprecio”*.
También seniala Raimi que la posibilidad de ayunar es un favor divino:
“En verdad, al hambre no lo conquista cada cual, porque este es un
lugar donde el forraje abunda excesivamente. El hambre es dado como
dadiva a los elegidos de Dios para que con el hambre Ileguen a ser leo-
nes potentes. (Cémo se le darfa el hambre a cada palurdo pordiosero?
Ya que no escasea el forraje se lo ponen delante, diciendo: “;Come!
Esto es todo lo que vales: no eres ave acudtica, eres un ave paniega”'?*,
Segtin Rimi el hambre es también uno de los medios para desarro-
llar el discernimiento, pues recuérdese que los sentidos del hombre
dormido reflejan el error y lo llevan a una apreciacién incorrecta de la
realidad: “Cuando ocurre el destino, no ves méis que la piel, el exte-
rior: no distingues a los amigos de los enemigos. Ya que éste es el caso,
comienza a suplicar humildemente; disponte a lamentarte, a glorificar
a Dios y a ayunar”'**. En definitiva, estar vacio del alimento de este
mundo es la condicion previa a la iluminacion, pues, «;Podria la flauta
sonar si su estdmago estuviera lleno?», tal era la pregunta que Raimi

no dejaba de repetir'*®

. En realidad, para Rtimi “la nutricién original
del hombre es la Luz de Dios: el alimento animal no es adecuado para
él; pero, a consecuencia de su enfermedad, su mente ha caido en este

(error) de comer dia y noche agua y arcilla”'*.



Ibn “Arabi pone en relacion la practica del ayuno con el objetivo sefia-
lado por el dicho profético de “morir antes de morir”. Asi, clasifica en
términos cromaticos los distintos tipos de muerte a la que es some-
tida el alma en su proceso de evolucién, y llama “muerte blanca” al
hambre (§u°), la practica de la contencién que es el ornato de la Gente

de Allah™.

Al-Sulami, por su parte, dice que el ayuno previene de caer en la
pereza que lleva a la muerte del corazén: “Una de las enfermedades
del alma es la pereza (al-kasal), que es una consecuencia de la saciedad.
Asi es, cuando el alma esta saciada, se vuelve fuerte, y cuando se vuelve
fuerte encuentra satisfaccién, y cuando ha encontrado satisfaccion,
vence al corazén. El remedio correspondiente es hacer pasar hambre
al alma. Porque si el alma tiene hambre, su satisfaccién desaparece y,
desaparecida su satisfaccién, se pone débil; y cuando se pone débil, la
vence el corazén, y el corazén, cuando la vence, la lleva a obedecer y
hace que desaparezca de ella la pereza. En este sentido dijo el Profeta
—que Dios le prodigue bendiciones y paz—: «El ser humano no
llena peor receptaculo que su vientre; pero como eso es necesario, un
tercio tiene que ser para la comida, un tercio para la bebida, y el otro

tercio, para el aliento (nafas)»”'*.

Y finalmente aportaremos el testimonio de Kubra, segtin el cual la
influencia negativa del nafs o alma inferior disminuye cuando se reduce
el alimento, practica que debe ser el primer esfuerzo en el camino: “El
primero requiere disminuir el alimento de una manera progresiva, ya
que el cuerpo, el alma (nafs) y el demonio encuentran apoyo en la

comida. Cuando el sustento disminuye, su influencia se reduce”"*.

En relacién a estas practicas es necesario comentar un ejercicio espi-
ritual adicional que es practicado por todos los sufies: el jalwa, lite-
ralmente ‘soledad’, que consiste en el retiro o aislamiento intencional
durante un periodo que puede variar de tres a cuarenta dias, durante
los cuales el aspirante espiritual ayuna desde la salida hasta la puesta
del sol y se concentra en la repetida recitacién de los nombres divinos

y de férmulas para evocar y conservar el recuerdo de Dios (dikr) y en

La prMENSION TERAPEUTICA DE LA MUSICA EN EL SUFISMO

145



