cambiante, pues se adapta pasivamente a la condiciéon cosmica de la
forma”™.Y en palabras de Lings, “el alma (nafs), que tiene el habito
del flujo de los fenémenos, se entrega a ellos sin resistencia, vive en
ellos y es dividida y dispersada por ellos, e incluso més que eso: llega
a convertirse en lo que piensa y lo que hace”"®. Por tanto, concluye
Lings, “debe producirse en el alma un movimiento interiorizante
hacia el Corazén para neutralizar la atracciéon del mundo exterior'®. Y

este es el objetivo del método sufi, que se desarrollari mas adelante.

El principio inferior del ser humano

Asi pues, el hombre fue creado en la mejor estatura (absan tagwim), pero
luego cay6 en la condicién terrestre de separacion y alejamiento de
su prototipo divino, una condicién que el Coran denomina la inferior
de las inferiores (asfal safilin): “Que en verdad creamos al hombre en la

mejor armonia y luego lo convertimos en uno de los mas bajos”".

Esta condicién corresponde al lugar mas bajo de la escala evolutiva
del nafs, que como vimos recibe el nombre de al-nafs al-ammara. Es
el estado del hombre dormido, ignorante de su realidad esencial y
atado a impulsos negativos inconscientes que lo gobiernan. Se trata
del “yo” que estd por naturaleza lejos de Dios y es incapaz de ver la
realidad espiritual de las cosas, que se satisface con el mundo sin darse
cuenta de que es sélo la sombra de algo mas real. El nafs se encuentra
aqui en un estado “salvaje”, sin domefiar. Vemos que muchos autores
sufies utilizan la palabra nafs restringiéndola en muchas ocasiones a
éste sentido negativo, equiparando el término al principio inferior del
ser humano. En adelante también el presente estudio se referira con el

término nafs a esta connotaciéon negativa a no ser que se especiﬁque.

La tradicién sufi ha descrito el nafs como un enemigo interior que
habita en el corazén del hombre y al que hay que vencer. Riimi nos
recuerda las palabras del profeta Muhammad al respecto: “Si descri-
biera al enemigo que hay dentro de vuestras almas, estallarian las vesi-
culas hasta de los valientes: nadie seguirfa su camino ni le preocuparia

La DIMENSION TERAPEUTICA DE LA MUSICA EN EL SUFISMO

65



66

Capitulo 11

su trabajo”"®. 'Y ¢él mismo habla del nafs con las siguientes palabras,
que hace pronunciar al protagonista de una de las maltiples fabulas
de animales que aparecen en el Matnawi, en este caso un leén: “Estoy
casi muerto por la astucia y artimafias de los hombres, me han picado
la serpiente y el escorpién humanos; pero peor que todos los hombres
embusteros y rencorosos es el hombre de carne (nafs) que se agazapa
en mi interior” ™. Y en otro lugar: “Oh reyes, hemos matado al ene-
migo externo, pero dentro de nosotros hay uno peor. Acabar con él

no es trabajo de la razén ni de la inteligencia™’.

Otro autor sufi, el Sayj Al-"Alawi, explica la historia de cémo su maes-
tro, el Sayj Al-Biizidi, le inst6 a abandonar la practica que tenfa de
domefiar serpientes y en lugar de ello se dedicara a domefiar a su alma
(nafs), comparando el veneno de ésta con el veneno de la serpiente:
“Un dia en que estaba con nosotros en nuestro taller, el Sayj me dijo:
q Y] ]
“He oido decir que sabes encantar serpientes y que no tienes miedo
q P Y q
de que te piquen.” Asenti. Luego dijo: “;Puedes traerme una ahora
q P9 go dyo: ¢ y
encantarla aqui, delante de nosotros?” Respondi que esto era posible
y, saliendo de la ciudad, busqué durante medio dia, pero no encontré
mas que una serpiente pequefia, larga como casi la mitad del brazo.
La llevé conmigo y la puse ante el Sayj, después de lo cual empecé a
realizar mis practicas habituales mientras ¢él, sentado, me observaba.
“¢Podrias encantar una serpiente mas grande que ésta?”, pregunté.
epuse que el tamafio no tenia importancia para mi. Entonces dijo:
Repuse que el t t port p Ent dij
¢Quiero mostrarte una mas grande que ésta y mucho méas venenosa,
y si eres capaz de dominarla, es que eres un verdadero sabio.” Le pedi
que me indicara dénde se hallaba y dijo: “Hablo de tu alma que esta
entre los dos costados de tu cuerpo. Su veneno es méas mortal que el
e una serpiente y si td eres capaz de dominarla y de hacer de ella lo
d piente y si t paz de d lay deh de ellal
que te plazca eres, como he dicho, de seguro un sabio.” Luego afiadio:
“Ve v haz con esta pequefia serpiente lo que acostumbras a hacer con
y peq P q
ellas y no vuelvas nunca a estas practicas.” Sali, preguntindome acerca
del alma v sobre cémo su veneno podia ser mas mortal que el de una
y p q
serpiente”?!. La serpiente es asi un simbolo tradicional del nafs. Sin
embargo, este animal es también simbolo de la medicina; esta contra-

diccién aparente se explica por el hecho de que, segtin el sufismo, la



educacion del nafs, como se ha dicho, va asociada a la adquisicién pau-
latina de la salud. Esta idea se desarrollard mas adelante en el apartado
sobre los antiguos hospitales islamicos.

En otras tradiciones, como la judia, vemos la misma concepcién; asi,
el pensador andalusi Ibn Paqtida declara que “todo hombre tiene
dentro de si a su propio enemigo [...]"**. Y no sélo las religiones del
Libro sino también otras religiones expresan el mismo principio, pues
por ejemplo segiin el Budismo existen tres venenos en el interior del
ser humano contra los que hay que estar precavidos: el odio, el deseo

y la ignorancia®.

Hay que destacar que para el sufismo el nafs tiene una existencia onto-
l6gicamente objetiva. R@imi afirma tal objetividad: “El hombre tiene
muchos enemigos secretos; la persona cauta es sabia. Hay criaturas
ocultas, buenas y malas: a cada instante descargan sus golpes sobre el
corazén. Si vas al rfo a lavarte, te pinchas con una espina en el agua.
Aunque la espina se esconde bajo el agua, sabes que estd ahi, puesto
que te punza. Los aguijones de las inspiraciones angélicas y de las
tentaciones satinicas provienen de mil seres, no solo de uno. Espera a
que se transmuten tus sentidos corporales, para que puedas verlos y se
resuelvan las dificultades; para que veas de quién son las palabras que

has rechazado y a quién has elegido como tu capitin”*.

El filésofo y médico musulman Ibn Sina (Avicena), describe el nafs
a modo de energias psiquicas que acompanan el alma induciéndola
continuamente al error. Estas energias guardan relacién con las clasi-
cas potencias del alma propuestas por Platon, clasificacién que Avi-
cena conserva, eso es, concupiscible, irascible e imaginativa. Avicena
les da un trato personal (malos compafieros, demonios, etc...) porque
usan de estrategias y tienen la capacidad de dominar y subordinar a la
persona: “Esos que te rodean y jamas te abandonan son malos com-
pafieros [...]. Ese que marcha siempre por delante es un embustero, un
charlatn frivolo, que adorna falsedades y forja ficciones [...], mezcla
lo cierto y lo falso, mancilla la verdad con errores, a pesar de presen-
tarse como tu ojo derecho y tu luminoso guia®. [...] En cuanto a ese

La DIMENSION TERAPEUTICA DE LA MUSICA EN EL SUFISMO

67



68

Capitulo 11

compaiiero que estd a tu derecha, es muy violento; cuando es presa de
la célera, ninguna opinién puede controlarlo; tratarlo cortésmente no
atentia en nada su excitacion®. Por dltimo, el compafiero que tienes a
tu izquierda es un indecoroso, un glotén, un ldbrico [...]. Y es a estas
malas compaiifas, joh infortunado! a las que se te ha unido”?’. Corbin,
en su comentario sobre este relato, dice que los apetitos concupiscible
e irascible que Avicena tipifica como dos temibles compafieros del
alma o como los demonios del alma son Energias psiquicas, es decir, la masa
de energias demoniacas que agitan y llenan de tinieblas el mundo del
alma: la ansiedad y la cobardjia, la ambicién y las pasiones, la traicién
y la hipocresia, todas esas potencias tan humanas que los demonios
ponen en movimiento®®,

También Ibn “Arabi otorga una existencia ontoldgica propia a las
sugestiones que llegan al corazdn. El Sayj, al igual que otros maestros,
. ‘“ . . . b2 (153 . . b2 . p—

clasifica los “pensamientos incidentales” o “inspiraciones” (jawitir),
es decir, las ocurrencias o incidencias que llegan al interior del cora-
z6n en cuatro categorias: inspiracion divina (ilahi) —también llamada
““ . . . b2l - 2 Q9 ~ . b2l - . I ./ .o

misericordiosa” (rabmani) o “sefiorial” (rabbani}—, inspiracién espiri-
tual (rithant), sugestién animica o psiquica (nafsani) y tentacion satanica
(saytani)®®. Las dos primeras corresponden a lo que podriamos llamar
propiamente ‘corazonadas’.

Kubra, en su exposicién sobre el significado de los colores y las for-
mas vistas por los discipulos durante el retiro, afirma que los jawatir,
los pensamientos aparecidos en el corazon, pueden surgir del corazén
humano o del alma inferior, y proceder de los angeles o de los §inn™.
Y que es a través de los pensamientos como el demonio (Saytan) sin-
toniza con el alma. Si estd corrompida, la embauca y la agita, pro-
porcionando al mal la apariencia del bien*'. En el Coran se encuentra
la base de esta concepcion: “FI (el saytan) y su hueste os ven desde
donde vosotros no les veis. A los que no creen les hemos dado los
demonios como amigos”**. Riimi comentando esta misma aleya dice
lo siguiente: “El corazén es como una gran casa: la casa del corazén
tiene vecinos escondidos; por las rendijas de ventanas y paredes espian
los pensamientos ocultos, por una rendija que el duefio de la casa no



concibe y en la que no interviene”*. Y dice que también los espiritus
iluminados pueden influir en el corazén: “Puesto que los diablos, a
pesar de su groseria, conocen nuestra alma, pensamiento y creencias
interiores y pueden secretamente entrar, venciéndonos con sus mafas
ladronas, (y dado que) continuamente nos causan dafios y perturba-
ciones, pues son los amos del tinel (interior) y de las rendijas de las
ventanas, ¢(c6mo no iban a conocer nuestro estado oculto los espiritus

tluminados del mundo?”*.

La psicologia jungiana, por su parte, también acepta esta concep-
cién, pues Jung habla en los siguientes términos de las figuras que
encontré en su mente durante la época de confrontacién y analisis
del inconsciente: “Filemén y otras figuras de la fantasia me llevaron
al convencimiento de que existen otras cosas en el alma que no hago
yo, SINO que ocurren por si mismas y tienen su propia vida. Filemén
representaba una fuerza que no era yo. Tuve con él conversaciones
imaginarias y é] hablaba de cosas que yo no habia imaginado saber.
Me di cuenta de que era él quien hablaba, y no yo. El me explicaba
que yo me comportaba con mis ideas como si las hubiera creado yo
mismo, mientras que, en su opinion, estas ideas poseian su propia
vida como los animales en el bosque o los hombres en una habi-
tacion, o los pajaros en el aire: «Si ves hombres en una habitacién,
no se te ocurriria decir que los has hecho o que eres responsable de
ellos», me explic6. Asi me iba yo familiarizando paulatinamente con
la objetividad psiquica, la realidad del alma. A través de las conver-
saciones con Filemén se me hizo patente la diferencia entre yo y mi
objeto ideologico. También ¢él se me presentaba objetivamente, por
asi decirlo, y comprendi que hay algo en mi, que puede expresar cosas
que yo no sé, ni sospecho, cosas que, quizs, vayan dirigidas incluso

contra mi”3%.

Esta concepcién se entiende mejor a la luz del esquema presentado
sobre los grados o planos del ser. Como hemos visto, la cuarta badra
o mundo [maginal es un intermundo con plena existencia segin la
cosmovision sufi, y es en él donde habitan los seres de luz y los del
mundo de las tinieblas.

La DIMENSION TERAPEUTICA DE LA MUSICA EN EL SUFISMO

69



