
Sobre el significado de la palabra
islam
La palabra ‘islam’ es polisémica. Por lo tanto, cuando hablamos de
islam podemos hablar de cosas diferentes si bien relacionadas entre sí
08/07/2011 - Autor: José Bellver - Fuente: Islamologica

• armonizacion

• islam

• pensamiento

• salam

• salud

• salvacion

• sumision

A menudo podemos encontrar traducciones diferentes del término ‘islam’. La traducción más
habitual suele ser ‘sumisión’, pero a veces podemos encontrar otras menos comunes como
‘salvación’. También pueden aparecer conceptos relacionados como el de ḥanīf. En cualquier
caso, tiene sentido pensar que la definición del concepto de islam determinará en gran medida
la comprensión del fenómeno que queremos estudiar. Por este motivo, es necesario que nos
detengamos en él brevemente con el objeto de comprender el significado de esta palabra.

En primer lugar, la palabra ‘islam’ es polisémica. Por lo tanto, cuando hablamos de islam

podemos hablar de cosas diferentes si bien relacionadas entre sí, por lo que debemos ser

conscientes de qué dimensión estamos hablando cuando nos aproximamos al fenómeno o

entramos en diálogo.

El término ‘islam’ alude, yendo de lo más general a lo más particular, a:

• una actitud vital;

• una espiritualidad que cristaliza con el tiempo en tradición espiritual – o si se quiere

religiosa – con lo que podemos estudiarla desde diversos puntos de vista como el

teológico, histórico, sociológico, etc.;

• y una dimensión particular de esta espiritualidad.

Para entender esta distinción debemos prestar atención, en primer lugar, a la construcción del

léxico en la lengua árabe. La lengua árabe, como el hebreo, es una lengua semítica, a diferencia

de las lenguas europeas que son en su mayoría de origen indoeuropeo. Si nuestras lenguas

forman su léxico a partir de una raíz –p.ej. ‘ampl-’ – a los que se añaden diferentes sufijos dando

palabras relacionadas entre sí – p.ej. ‘amplio’, ‘amplitud’, ‘ampliamente’, etc. –, las lenguas

semíticas forman su léxico con la selección de un número determinado de consonantes – tres en

la inmensa mayoría de los casos – y la adición de afijos que pueden ser prefijos, infijos y sufijos.

Estas adiciones pueden consistir en introducir vocales cortas o largas, en introducir algunas

consonantes adicionales o en reduplicar alguna de las consonantes que forman la raíz.

Por ejemplo, con la raíz trilítera KTB cuyo significado básico es ‘escribir’, podemos formar

palabras como kataba ‘él escribió’, kitāb ‘libro’, kātib ‘escriba’,



‘secretario’,maktūb ‘escrito’, maktaba ‘biblioteca’, maktab ‘escritorio’, ‘oficina’, istaktaba ‘él

dictó’ o kuttāb ‘escuela coránica’ entre muchas otras.

Además la adición de estos afijos no es aleatoria, sino que obedece a patrones morfológicos bien

determinados. Así por ejemplo, el patrón 1ā2i3 que, con la adición de la raíz KTB (K=1,T=2,B=3)

nos da kātib, corresponde a un participio activo de la forma básica –‘escribiente’, ‘escritor’ y a

partir de aquí ‘escriba’, ‘secretario’—, mientras que el patrón ma12ū3, que con la adición de la

misma raíz nos da maktūb, corresponde a un participio pasivo de la forma básica – ‘escrito’,

‘prescrito’—. A su vez, con la raíz MLK ‘poseer’ obtenemos su participio activo

comomālik ‘poseedor’, ‘rey’ y su participio pasivo comomamlūk ‘poseído’, ‘esclavo’.

Al margen de los afijos que introducen variaciones de carácter morfológico aplicadas a la raíz –

por ejemplo en castellano ‘prender’, ‘prendedor’, ‘prendido’ – hay otros que introducen

variaciones semánticas – p.ej. en castellano ‘aprender’, ‘comprender’, ‘reprender’, ‘sorprender’,

‘desprender’ –. En árabe, si retomamos el ejemplo anterior, el prefijo ista- añadido a la raíz

trilítera indica ‘pedir llevar a cabo la acción de la raíz trilítera’. Así por ejemplo, con la raíz KTB

‘escribir’ obtenemos istaktaba ‘pedir que se escriba’, ‘dictar’. Las formas que obtenemos a partir

de las variaciones de carácter semántico reciben el nombre de formas derivadas de la forma

básica. Las formas derivadas siguen patrones concretos e introducen en general matices

semánticos regulares. P.ej. a partir de la primera forma – que corresponde al significado básico

de la raíz trilítera, p.ej. KTB ‘escribir’ – podemos obtener formas intensivas del significado

primero, reflexivas, recíprocas, causativas, pasivas, etc.

La palabra islām es un nombre de una forma derivada de la raíz trilítera SLM. Esta forma

derivada – que la gramática enumera como cuarta – genera el verbo aslama, el nombre islām, el

participio activo muslim y el pasivo muslam. El matiz de significado que introduce esta forma

derivada es causativo, es decir, aquello que lleva a la consecución del significado de la primera

forma o forma básica. Así pues, para conocer qué quiere decir islām sólo hay que estudiar en un

diccionario los significados asociados a la primera forma de la raíz SLM. Islam será aquello que

causa, que lleva a la consecución de estos significados.

El verbo en primera forma – la forma básica – de la raíz trilítera SLM es salima que

significa “estar o salir sano, salvo, seguro, entero, incólume; tener buena salud; estar libre de

defecto”.1 A partir de este verbo se han derivado varios nombres y adjetivos que concretan

aspectos específicos del significado básico de la raíz SLM dado por la primera forma. Así por

ejemplo, silm ‘paz’, salām ‘paz’, ‘saludo’, salāma ‘integridad’, ‘seguridad’,‘salud’,

‘bienestar’, salīm ‘sano’, ‘salvo’, ‘saludable’, ‘intacto’, ‘íntegro’, ‘incólume’,

‘completo’, sālim ‘sano’, ‘seguro’, ‘saludable’, ‘íntegro’, ‘sin defecto’, ‘completo’

y sullam ‘escalera’. Así pues, los significados básicos de la raíz SLM son ‘estar seguro’ y por tanto

‘estar en paz’ – o quizá al revés, en paz y por tanto seguro –, sano y completo. En consecuencia

el verbo aslama tendrá los significados de ‘salvar’ – en el sentido de ‘dar seguridad’, ‘poner a

buen seguro’ –, ‘pacificar’, ‘sanar’, ‘curar’, ‘integrar’, ‘completar’ y ‘perfeccionar’; el islām será

por tanto ‘salvación’, ‘pacificación’, ‘sanación’, ‘curación’, ‘integración’, ‘compleción’,



‘perfeccionamiento’. Por tanto, el participio activo muslim – de donde proviene ‘musulmán’2 o

el castellano antiguo ‘muslime’ – será todo aquello que activamente promueva los verbos

anteriores; es decir salvador, pacificador, sanador, curador, integrador, completador o

perfeccionador.

La raíz árabe SLM es obviamente la misma que la hebrea ŠLM de donde proviene šalom ‘paz’,

‘salud’ o šalem ‘entero’, ‘completo’. Muchos de los significados anteriores se hallan reunidos en

la raíz indoeuropea sol- con el significado de ‘entero’. Esta raíz indoeuropea da holos ‘entero’ –

que con el prefijo kata- da católico ‘universal’ – y en latín da palabras como salūs ‘salud’,

‘salvación’, ‘conservación’ – es decir, condición entera o sana –, salvus ‘entero’, ‘sano’, ‘seguro’ y

el verbo saluto ‘saludar’ – equivalente al árabe sallama ‘saludar’ –.3

Ahora bien, habitualmente se traduce islām por ‘sumisión’ si bien ni este nombre, ni el verbo

relacionado ‘someterse’ han aparecido en la relación anterior. Dentro de los procesos de

formación del léxico encontramos el proceso denominado de lexicalización. Por lexicalización se

entiende o bien la fijación de una perífrasis, o bien la asignación a un nombre de un significado

que no se deriva de su morfología – por ejemplo, el significado de ‘contable’, si nos atenemos a

su morfología, es aquello que se puede contar, pero en cambio, por un proceso de lexicalización,

‘contable’ se dice de ‘la persona que cuenta’ –. En cualquier caso, el nuevo significado

lexicalizado está siempre estrechamente relacionado con el significado de la raíz, si bien no es

previsible la relación que obtendremos con la raíz original.

En el caso del posible significado de islām como ‘sumisión’ éste no se deriva de los procesos

morfológicos propios del árabe, sino en todo caso de una lexicalización. Hay otras pruebas que

avalan esta tesis. Por ejemplo, el matiz reflexivo de ‘someterse’ no concuerda con la cuarta forma

derivada de la raíz SLM – que da el verbo aslama y el nombre islām – pues tiene un significado

causativo. En cambio, las formas quinta y sexta sí que son reflexivas. Otra indicación adicional

se halla en el hecho de que en hebreo no es hasta la época rabínica que no aparecen significados

del tipo de ‘aceptación’, ‘resignación’ en la raíz ŠLM. En cambio, el hebreo bíblico no conoce

estas acepciones.

Así pues debemos preguntarnos si se ha producido una lexicalización en la cuarta forma de la

raíz SLM – el verbo aslama y el verbo islām – de tal forma que podamos verificar si la

traducción por ‘sumisión’ es correcta. La respuesta es afirmativa pues en el Corán encontramos

el verbo aslama con complemento indirecto, si bien a partir de los significados derivados

únicamente de la morfología árabe este hecho no parece posible. Por ejemplo, “Balà, man

aslama waŷha-hu li-Llāh” que podemos traducir como “Sin duda, quien haga islām (lit.

aslama) de su cara a Dios” (2:112) o bien “qāla aslamtu li-rabbi ʼl-ʻālamīn” que podemos

traducir como “dijo: he hecho islām (lit. aslamtu) al Señor de los mundos” (2:131) entre otros

muchos casos en los que aparece un complemento indirecto con el verbo aslama. Los ejemplos

parecen hablar de una orientación hacia Dios, de una orientación subordinada. El hecho de la

orientación hacia Dios está muy acentuado por la aparición de la palabra waŷh ‘cara’ de la raíz



que se utiliza para hablar de direcciones. En cualquier caso, el significado de ‘sumisión’ parece

tener pleno derecho en este contexto.

Ahora bien, es importante subrayar que las connotaciones de la palabra islām para un hablante

árabe son muy diferentes de las connotaciones de la palabra ‘sumisión’ – es decir, ‘ponerse

debajo’ – para un hablante de lenguas románicas. Cuando un hablante árabe habla de islām a

Dios resuenan todas las connotaciones propias de la raíz que hemos señalado al comienzo como

‘salvación’, ‘pacificación’, ‘sanación’, ‘curación’, ‘integración’, ‘compleción’ o ‘perfeccionamiento’.

La traducción de islām por ‘sumisión’ es correcta por su denotación si atendemos al significado

lexicalizado, pero no da cuenta de las connotaciones del término islām para un hablante árabe

debidas a la raíz de la que procede.

Quizá debería buscarse una traducción a esta actitud de orientación subordinada que fuera más

amable que ‘sumisión’ con el objeto de reflejar las connotaciones que se esconden detrás de la

raíz árabe. Si tomamos los significados primeros de la palabraislām como, por ejemplo,

pacificación, curación o salvación – salvación entendida en un sentido no teológico, sino en el de

establecer la seguridad –, partiendo de la propia experiencia se puede concluir que para

establecer la paz, la salud, la seguridad, la integridad, etc., en cualquier ámbito, debe erradicarse

básicamente la violencia, entendida como un desorden, una inarmonía con la naturaleza o

realidad de este ámbito. La intuición que hay detrás de la expresión “el islām – es decir, la

salvación, pacificación, curación, etc. – es la sumisión a Dios” es la misma que la que hay tras la

expresión “el islām es la armonización con la Realidad” si bien expresada con dos lenguajes

diferentes según se ponga el acento en el aspecto personal o impersonal de la dimensión que

unifica la existencia. La traducción de islām como ‘armonización’ tiene probablemente unas

connotaciones más próximas a los significados de la raíz árabe SLM que no ‘ponerse debajo’, si

bien la traducción como ‘sumisión’ es perfectamente correcta desde una perspectiva denotativa.

Retomemos la triple división que hemos señalado al comienzo, según la cual con islam podemos

referirnos a una actitud, una religión o un aspecto de una religión.

El islam es inicialmente una actitud vital, pues como la mayoría de nombres árabes deriva de

una acción o verbo (el término para verbo es literalmente ‘acción’ fiʻl), el verbo aslama. Esta

acción, cuando es practicada continuamente, deviene disposición o actitud vital. Este verbo,

cuando aparece con un relativo, siempre aparece en el Corán con el relativo ‘quien’ (man). Así

pues, sólo se aplica a personas. En general, en el Corán el verbo aslama aparece en la mayoría de

los casos como una actitud y no como una religión institucionalizada. Cualquiera que siga los

dictados de Dios, en árabe tendría una actitud de islam hacia Dios. Así pues, un cristiano árabe

que se somete, orienta, armoniza hacia Dios, podría decirse en árabe que tiene una actitud

islámica. Se trata de esta actitud, cuando antes de la aparición del islam, se habla de islam al

referirse por ejemplo a los seguidores de Abraham a los que el Corán designa con el

término ḥanīf (4:120).

La palabra islām sufrió una nueva lexicalización para designar, ahora sí, un mensaje revelado al

Profeta Muḥammad que, con el tiempo, dio lugar a una religión organizada con sus ritos,



dogmas, creencias, etc., que toma la actitud mencionada anteriormente como eje central

definidor de su propia realidad: el islam.

Por último, hay algunas aleyas coránicas y algunas tradiciones proféticas donde se pone de

manifiesto que el islam es también una dimensión del dīn (religión). Así por ejemplo.“Qālat al-

‘arāb: āmannā. Qul: lam tuʼminū; wa-lakin qūlū: aslamnā” que se puede traducir por “Dijeron

los beduinos: tenemos fe. Di: No tenéis fe; sino decid: hemos hecho islām” (49:14). El islām, en

este sentido, es la dimensión más externa del dīn(religión), y se contrapone a dimensiones más

interiores como son el īmān que designa la dimensión de la fe, la con-fianza, el estar seguro en

Dios y de Dios; y el iḥsān que designa la dimensión de bien y belleza que nace de la proximidad

(walāya) a Dios. En una famosa tradición profética,4 el ángel Gabriel preguntó al Profeta en

qué consistía cada una de estas dimensiones. Respecto al islām respondió: “dar testimonio de

que no hay más dios que Dios” y que “Muḥammad es el Mensajero de Dios (Rasūl Allāh), hacer

la oración ritual (ṣalāt), pagar el tributo (ẓakāt), ayunar durante el mes de Ramaḍān (ṣiyām)

y llevar a cabo la peregrinación (ḥaŷŷ) a la Casa, si se puede”. Es decir, los pilares del islam.

En este sentido, islām equivale pues al nivel más práctico de la religión en el que la dimensión

corporal del fiel está implicada.

En resumen, la voz islām es polisémica, por lo que es necesario ser consciente de qué acepción

de esta voz se está considerando en una fuente textual. Además para una correcta comprensión

del concepto que pretende vehicular la palabra islām, debe tenerse en cuenta que las

connotaciones para un hablante árabe de la palabra islāmson muy diferentes de las

connotaciones de su traducción más habitual como ‘sumisión’ para un hablante de lengua

castellana. Estas connotaciones se encuentran quizá mejor reflejadas en palabras castellanas

como ‘armonización’ u ‘orientación’.

Notas

1 Federico Corriente 1991, Diccionario Árabe-Español, 3ª ed., Ed. Herder,
Barcelona, p. 369.

2 ‘Musulmán’ proviene de la adición del sufijo de plural farsi +ān (muslim
+ ān). Del farsi pasó al francés y de ahí al castellano. Cf. Federico
CORRIENTE, Diccionario de arabismos... p. 398, s.v. moslém.

3 Edwar A. Roberts y Bárbara Pastor 1996, Diccionario etimológico
indoeuropeo de la lengua española, Alianza Editorial, Madrid, p. 164, s.v.
sol-.

4 Muslim, Ṣaḥīḥ, 1.


