Sobre el significado de la palabra
Islam

La palabra ‘islam’ es polisémica. Por lo tanto, cuando hablamos de

islam podemos hablar de cosas diferentes si bien relacionadas entre si
08/07/2011 - Autor: José Bellver - Fuente: Islamologica

armonizacion

islam

pensamiento

salam

salud

salvacion

sumision

A menudo podemos encontrar traducciones diferentes del término ‘islam’. La traduccion mas
habitual suele ser ‘sumision’, pero a veces podemos encontrar otras menos comunes cOmo
‘salvacion’. También pueden aparecer conceptos relacionados como el de hanif. En cualquier
caso, tiene sentido pensar que la definiciéon del concepto de islam determinara en gran medida
la comprension del fenbmeno que queremos estudiar. Por este motivo, es necesario que nos
detengamos en €l brevemente con el objeto de comprender el significado de esta palabra.

En primer lugar, la palabra ‘islam’ es polisémica. Por lo tanto, cuando hablamos de islam
podemos hablar de cosas diferentes si bien relacionadas entre si, por lo que debemos ser
conscientes de qué dimension estamos hablando cuando nos aproximamos al fenémeno o

entramos en dialogo.
El término ‘islam’ alude, yendo de lo mas general a lo mas particular, a:
e una actitud vital;

e una espiritualidad que cristaliza con el tiempo en tradiciéon espiritual — o si se quiere
religiosa — con lo que podemos estudiarla desde diversos puntos de vista como el

teologico, historico, sociologico, etc.;
e yuna dimension particular de esta espiritualidad.

Para entender esta distincion debemos prestar atencion, en primer lugar, a la construccion del
léxico en la lengua arabe. La lengua arabe, como el hebreo, es una lengua semitica, a diferencia
de las lenguas europeas que son en su mayoria de origen indoeuropeo. Si nuestras lenguas
forman su léxico a partir de una raiz —p.ej. ‘ampl-’ — a los que se anaden diferentes sufijos dando
palabras relacionadas entre si — p.ej. ‘amplio’, ‘amplitud’, ‘ampliamente’, etc. —, las lenguas
semiticas forman su léxico con la selecciéon de un nimero determinado de consonantes — tres en
la inmensa mayoria de los casos — y la adicién de afijos que pueden ser prefijos, infijos y sufijos.
Estas adiciones pueden consistir en introducir vocales cortas o largas, en introducir algunas

consonantes adicionales o en reduplicar alguna de las consonantes que forman la raiz.

Por ejemplo, con la raiz trilitera KTB cuyo significado basico es ‘escribir’, podemos formar

palabras como kataba ‘él escribid’, kitab ‘libro’, katib ‘escriba’,



‘secretario’,maktitb ‘escrito’, maktaba ‘biblioteca’, maktab ‘escritorio’, ‘oficina’, istaktaba ‘él

dictd’ o kuttab ‘escuela coranica’ entre muchas otras.

Ademas la adicion de estos afijos no es aleatoria, sino que obedece a patrones morfologicos bien
determinados. Asi por ejemplo, el patron 1a2i3 que, con la adiciéon de la raiz KTB (K=1,T=2,B=3)
nos da katib, corresponde a un participio activo de la forma basica —‘escribiente’, ‘escritor’ y a
partir de aqui ‘escriba’, ‘secretario’—, mientras que el patrén mai2u3, que con la adicién de la
misma raiz nos da maktub, corresponde a un participio pasivo de la forma bésica — ‘escrito’,
‘prescrito’—. A su vez, con la raiz MLK ‘poseer’ obtenemos su participio activo

como malik ‘poseedor’, ‘rey’ y su participio pasivo como mamliik ‘poseido’, ‘esclavo’.

Al margen de los afijos que introducen variaciones de caracter morfologico aplicadas a la raiz —
por ejemplo en castellano ‘prender’, ‘prendedor’, ‘prendido’ — hay otros que introducen
variaciones seméanticas — p.ej. en castellano ‘aprender’, ‘comprender’, ‘reprender’, ‘sorprender’,
‘desprender’ —. En 4rabe, si retomamos el ejemplo anterior, el prefijo ista- afiadido a la raiz
trilitera indica ‘pedir llevar a cabo la accion de la raiz trilitera’. Asi por ejemplo, con la raiz KTB
‘escribir’ obtenemos istaktaba ‘pedir que se escriba’, ‘dictar’. Las formas que obtenemos a partir
de las variaciones de caracter semantico reciben el nombre de formas derivadas de la forma
bésica. Las formas derivadas siguen patrones concretos e introducen en general matices
semanticos regulares. P.ej. a partir de la primera forma — que corresponde al significado bésico
de la raiz trilitera, p.ej. KTB ‘escribir’ — podemos obtener formas intensivas del significado

primero, reflexivas, reciprocas, causativas, pasivas, etc.

La palabra islam es un nombre de una forma derivada de la raiz trilitera SLM. Esta forma
derivada — que la gramatica enumera como cuarta — genera el verbo aslama, el nombre islam, el
participio activo muslim y el pasivo muslam. El matiz de significado que introduce esta forma
derivada es causativo, es decir, aquello que lleva a la consecucién del significado de la primera
forma o forma basica. Asi pues, para conocer qué quiere decir islam sélo hay que estudiar en un
diccionario los significados asociados a la primera forma de la raiz SLM. Islam sera aquello que

causa, que lleva a la consecucion de estos significados.

El verbo en primera forma — la forma basica — de la raiz trilitera SLM es salima que
significa “estar o salir sano, salvo, seguro, entero, incélume; tener buena salud; estar libre de
defecto”.1 A partir de este verbo se han derivado varios nombres y adjetivos que concretan
aspectos especificos del significado basico de la raiz SLM dado por la primera forma. Asi por
egjemplo, silm ‘paz’, salam ‘paz, ‘saludo’, salama ‘integridad’, ‘seguridad’,’salud’,
‘bienestar’, salim  ‘sano’, ‘salvo’, ‘saludable’,  ‘intacto’, ‘integro’,  ‘inc6lume’,
‘completo’, salim ‘sano’, ‘seguro’, ‘saludable’, ‘integro’, ‘sin defecto’, ‘completo’
y sullam ‘escalera’. Asi pues, los significados basicos de la raiz SLM son ‘estar seguro’ y por tanto
‘estar en paz’ — o quiza al revés, en paz y por tanto seguro —, sano y completo. En consecuencia
el verbo aslama tendra los significados de ‘salvar’ — en el sentido de ‘dar seguridad’, ‘poner a
buen seguro’ —, ‘pacificar’, ‘sanar’, ‘curar’, ‘integrar’, ‘completar’ y ‘perfeccionar’; el islam sera

por tanto ‘salvacion’, ‘pacificacion’, ‘sanacién’, ‘curacion’, ‘integracion’, ‘complecion’,



‘perfeccionamiento’. Por tanto, el participio activo muslim — de donde proviene ‘musulman’2 o
el castellano antiguo ‘muslime’ — sera todo aquello que activamente promueva los verbos
anteriores; es decir salvador, pacificador, sanador, curador, integrador, completador o

perfeccionador.

La raiz 4rabe SLM es obviamente la misma que la hebrea SLM de donde proviene $alom ‘paz’,
‘salud’ o salem ‘entero’, ‘completo’. Muchos de los significados anteriores se hallan reunidos en
la raiz indoeuropea sol- con el significado de ‘entero’. Esta raiz indoeuropea da holos ‘entero’ —
que con el prefijo kata- da catblico ‘universal’ — y en latin da palabras como salas ‘salud’,
‘salvacion’, ‘conservacion’ — es decir, condicion entera o sana —, salvus ‘entero’, ‘sano’, ‘seguro’ y

el verbo saluto ‘saludar’ — equivalente al arabe sallama ‘saludar’ —.3

Ahora bien, habitualmente se traduce islam por ‘sumision’ si bien ni este nombre, ni el verbo
relacionado ‘someterse’ han aparecido en la relacion anterior. Dentro de los procesos de
formacion del 1éxico encontramos el proceso denominado de lexicalizacion. Por lexicalizacion se
entiende o bien la fijacién de una perifrasis, o bien la asignacion a un nombre de un significado
que no se deriva de su morfologia — por ejemplo, el significado de ‘contable’, si nos atenemos a
su morfologia, es aquello que se puede contar, pero en cambio, por un proceso de lexicalizacion,
‘contable’ se dice de ‘la persona que cuenta’ —. En cualquier caso, el nuevo significado
lexicalizado esta siempre estrechamente relacionado con el significado de la raiz, si bien no es

previsible la relacion que obtendremos con la raiz original.

En el caso del posible significado de islam como ‘sumision’ éste no se deriva de los procesos
morfoldgicos propios del arabe, sino en todo caso de una lexicalizaciéon. Hay otras pruebas que
avalan esta tesis. Por ejemplo, el matiz reflexivo de ‘someterse’ no concuerda con la cuarta forma
derivada de la raiz SLM — que da el verbo aslama y el nombre islam — pues tiene un significado
causativo. En cambio, las formas quinta y sexta si que son reflexivas. Otra indicaciéon adicional
se halla en el hecho de que en hebreo no es hasta la época rabinica que no aparecen significados
del tipo de ‘aceptacion’, ‘resignaciéon’ en la raiz SLM. En cambio, el hebreo biblico no conoce

estas acepciones.

Asi pues debemos preguntarnos si se ha producido una lexicalizaciéon en la cuarta forma de la
raiz SLM — el verbo aslama y el verbo islam — de tal forma que podamos verificar si la
traduccion por ‘sumision’ es correcta. La respuesta es afirmativa pues en el Coran encontramos
el verbo aslama con complemento indirecto, si bien a partir de los significados derivados
Unicamente de la morfologia arabe este hecho no parece posible. Por ejemplo, “Bala, man
aslama wagha-hu li-Llah” que podemos traducir como “Sin duda, quien haga islam (lit.
aslama) de su cara a Dios” (2:112) o bien “gala aslamtu li-rabbi 'l-‘alamin” que podemos
traducir como “dijo: he hecho islam (lit. aslamtu) al Sefior de los mundos” (2:131) entre otros
muchos casos en los que aparece un complemento indirecto con el verbo aslama. Los ejemplos
parecen hablar de una orientacién hacia Dios, de una orientacién subordinada. El hecho de la

orientacion hacia Dios esta muy acentuado por la aparicion de la palabra wagh ‘cara’ de la raiz



que se utiliza para hablar de direcciones. En cualquier caso, el significado de ‘sumisiéon’ parece

tener pleno derecho en este contexto.

Ahora bien, es importante subrayar que las connotaciones de la palabra islam para un hablante
arabe son muy diferentes de las connotaciones de la palabra ‘sumision’ — es decir, ‘ponerse
debajo’ — para un hablante de lenguas roménicas. Cuando un hablante arabe habla de islam a
Dios resuenan todas las connotaciones propias de la raiz que hemos sefialado al comienzo como
‘salvacion’, ‘pacificacion’, ‘sanacion’, ‘curacion’, ‘integracion’, ‘complecion’ o ‘perfeccionamiento’.
La traduccion de islam por ‘sumision’ es correcta por su denotacion si atendemos al significado
lexicalizado, pero no da cuenta de las connotaciones del término islam para un hablante arabe

debidas a la raiz de la que procede.

Quiza deberia buscarse una traduccion a esta actitud de orientacion subordinada que fuera méas
amable que ‘sumision’ con el objeto de reflejar las connotaciones que se esconden detras de la
raiz arabe. Si tomamos los significados primeros de la palabraislam como, por ejemplo,
pacificacién, curacion o salvacion — salvacién entendida en un sentido no teologico, sino en el de
establecer la seguridad —, partiendo de la propia experiencia se puede concluir que para
establecer la paz, la salud, la seguridad, la integridad, etc., en cualquier &mbito, debe erradicarse
béasicamente la violencia, entendida como un desorden, una inarmonia con la naturaleza o
realidad de este ambito. La intuicién que hay detras de la expresion “el islam — es decir, la
salvacion, pacificacion, curacion, etc. — es la sumision a Dios” es la misma que la que hay tras la
expresion “el islam es la armonizacién con la Realidad” si bien expresada con dos lenguajes
diferentes segin se ponga el acento en el aspecto personal o impersonal de la dimensi6on que
unifica la existencia. La traduccion de islam como ‘armonizacion’ tiene probablemente unas
connotaciones mas proximas a los significados de la raiz arabe SLM que no ‘ponerse debajo’, si

bien la traducciéon como ‘sumision’ es perfectamente correcta desde una perspectiva denotativa.

Retomemos la triple division que hemos sefialado al comienzo, segtin la cual con islam podemos

referirnos a una actitud, una religion o un aspecto de una religion.

El islam es inicialmente una actitud vital, pues como la mayoria de nombres arabes deriva de
una accion o verbo (el término para verbo es literalmente ‘accion’ fi‘l), el verbo aslama. Esta
accion, cuando es practicada continuamente, deviene disposiciéon o actitud vital. Este verbo,
cuando aparece con un relativo, siempre aparece en el Coran con el relativo ‘quien’ (man). Asi
pues, solo se aplica a personas. En general, en el Coran el verbo aslama aparece en la mayoria de
los casos como una actitud y no como una religion institucionalizada. Cualquiera que siga los

dictados de Dios, en arabe tendria una actitud de islam hacia Dios. Asi pues, un cristiano arabe

que se somete, orienta, armoniza hacia Dios, podria decirse en arabe que tiene una actitud
islamica. Se trata de esta actitud, cuando antes de la aparicion del islam, se habla de islam al

referirse por ejemplo a los seguidores de Abraham a los que el Coran designa con el

término hranif (4:120).

La palabra islam sufrié una nueva lexicalizaciéon para designar, ahora si, un mensaje revelado al

Profeta Muhammad que, con el tiempo, dio lugar a una religion organizada con sus ritos,



dogmas, creencias, etc., que toma la actitud mencionada anteriormente como eje central

definidor de su propia realidad: el islam.

Por ultimo, hay algunas aleyas coranicas y algunas tradiciones proféticas donde se pone de
manifiesto que el islam es también una dimension del din (religiéon). Asi por ejemplo.“Qalat al-
‘arab: amanna. Qul: lam tu’mini; wa-lakin qulu: aslamna” que se puede traducir por “Dijeron
los beduinos: tenemos fe. Di: No tenéis fe; sino decid: hemos hecho islam” (49:14). El islam, en
este sentido, es la dimension més externa del din(religion), y se contrapone a dimensiones més
interiores como son el iman que designa la dimension de la fe, la con-fianza, el estar seguro en
Dios y de Dios; y el ihsan que designa la dimension de bien y belleza que nace de la proximidad
(walaya) a Dios. En una famosa tradicion profética,4 el angel Gabriel pregunt6 al Profeta en
qué consistia cada una de estas dimensiones. Respecto al islam respondid: “dar testimonio de
que no hay mas dios que Dios”y que “Muhammad es el Mensajero de Dios (Rasul Allah), hacer
la oracién ritual (salat), pagar el tributo (zakat), ayunar durante el mes de Ramadan (siyam)
y llevar a cabo la peregrinacion (hayi) a la Casa, si se puede”. Es decir, los pilares del islam.
En este sentido, islam equivale pues al nivel més practico de la religion en el que la dimensi6on

corporal del fiel esta implicada.

En resumen, la voz islam es polisémica, por lo que es necesario ser consciente de qué acepcion
de esta voz se esta considerando en una fuente textual. Ademas para una correcta comprension
del concepto que pretende vehicular la palabra islam, debe tenerse en cuenta que las
connotaciones para un hablante arabe de la palabra islamson muy diferentes de las
connotaciones de su traduccion més habitual como ‘sumision’ para un hablante de lengua
castellana. Estas connotaciones se encuentran quizd mejor reflejadas en palabras castellanas

como ‘armonizacion’ u ‘orientacion’.
Notas

1 Federico Corriente 1991, Diccionario If\rabe-EspaﬁoI, 32 ed., Ed. Herder,
Barcelona, p. 369.

2 '‘Musulman’ proviene de la adiciéon del sufijo de plural farsi +an (muslim
+ an). Del farsi pasé al francés y de ahi al castellano. Cf. Federico
CORRIENTE, Diccionario de arabismos... p. 398, s.v. moslém.

3 Edwar A. Roberts y Barbara Pastor 1996, Diccionario etimologico
indoeuropeo de la lengua espaiola, Alianza Editorial, Madrid, p. 164, s.v.
sol-.

4 Muslim, Sahih, 1.



